
2026. 318 S., mit 11 Abbildungen, 2 Karten und 2 
Stammbäumen 
ISBN  978-3-406-84122-4 
Weitere Informationen finden Sie hier: 
https://www.chbeck.de/39818765 

Unverkäufliche Leseprobe 
 

 

 
 

 

 
 © Verlag C.H.Beck GmbH Co. KG, München 

Diese Leseprobe ist urheberrechtlich geschützt.  
Sie können gerne darauf verlinken. 

 

Michael Sommer 
Mordsache Caeser 
Die letzten Tage des Diktators 

https://www.chbeck.de/39818765




Das Attentat mag Caesar unerwartet getroffen haben, doch aus heite-
rem Himmel kam es nicht. Im Stillen hatte sich seit längerer Zeit eine
Gruppe aus alten Gegnern und enttäuschten Anhängern formiert, die
ihm nach dem Leben trachteten. Nach seiner Ausrufung zum Diktator
auf Lebenszeit am 15. Februar 44 v. Chr. begann sich das Netz einer
Verschwörung zu spinnen, die sich auf den unvermeidlichen blutigen
Höhepunkt an den Iden des März hin zuspitzen sollte. Auf Grundlage
der reichen antiken Quellen schildert Michael Sommer die Gescheh-
nisse aus den verschiedenen Perspektiven einer Vielzahl beteiligter
Akteure. Mit detektivischer Genauigkeit legt er dabei die teils sehr
unterschiedlichen Motive der Caesarmörder offen. Die sogartige Dar-
stellung dieses Tyrannenmordes wird so zugleich zum Spiegel einer
ganzen Epoche im Umbruch

Michael Sommer ist Professor für Alte Geschichte an der Carl von
Ossietzky Universität Oldenburg. Bei C.H.Beck sind von ihm er-
schienen: Dark Rome. Das geheime Leben der Römer (52022, Paperback
22024), Die Phönizier (22025), Wirtschaftsgeschichte der Antike (2013),
Schwarze Tage. Roms Kriege gegen Karthago (22021, Paperback 2025)
sowie Die verdammt blutige Geschichte der Antike ohne den ganzen lang-
weiligen Kram (zusammen mit Stefan von der Lahr, 22025).



MICHA E L SOMMER

MORDSACHE

CAE SAR

DIE LETZTEN

TAGE DES

DIKTATORS

C .H . BECK



Mit 11 Abbildungen, 2 Karten und 2 Stammbäumen

Die ersten beiden Auflagen erschienen 2024 und 2025
in gebundener Form.

1., durchgesehene Auflage in C.H.Beck Paperback. 2026

© Verlag C.H.Beck GmbH & Co. KG, München 2024
Wilhelmstraße 9, 80801 München, info@beck.de

Alle urheberrechtlichen Nutzungsrechte bleiben vorbehalten.
Der Verlag behält sich auch das Recht vor, Vervielfältigungen dieses Werks

zum Zwecke des Text and Data Mining vorzunehmen.
www.chbeck.de

Umschlaggestaltung: Kunst oder Reklame, München
Umschlagabbildung: © Adobe Stock

Satz: Janß GmbH, Pfungstadt
Druck und Bindung: Druckerei C.H.Beck, Nördlingen

Printed in Germany
ISBN 978 3 406 84122 4

verantwortungsbewusst produziert
www.chbeck.de/nachhaltig
produktsicherheit.beck.de



Inhalt

Vorbemerkung des Historikers 11

ER STER TEIL | R EPUBLIK

Lucius Junius Brutus, oder:
Der Mythos von der Freiheit
(510 v. Chr.) 19

Lucretias Blut  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 20
Mos maiorum . . . . . . . . . . . . . . 23
Res publica 2.0  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 29
Dignitas  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 32
Populariter agere . . . . . . . . . . . . . 38

Caesar, oder:
Der Würfel sei geworfen
(10. Januar 49 v. Chr.) 45

Wälder und Triftwege . . . . . . . . . . . 46
Subura . . . . . . . . . . . . . . . . . 49
Suo anno  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 58
Drei Männer . . . . . . . . . . . . . . . 46
Gallia est omnis divisa . . . . . . . . . . . . 67
Über den Rubikon . . . . . . . . . . . . . 70



ZWEITER TEIL | D IKTATUR

Cato, oder:
Wie man sein eigener Herr bleibt
(12. April 46 v. Chr.) 77

Stoische Politik . . . . . . . . . . . . . . 79
Flurbereinigung . . . . . . . . . . . . . . 87
Tod in Alexandria . . . . . . . . . . . . . 91
Teneo te, Africa . . . . . . . . . . . . . . 94

Cicero, oder:
Vorboten des Unheils
(September 46 v. Chr.) 101

Otium cum dignitate  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 103
Pro Marcello . . . . . . . . . . . . . . . 106
Triumph  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 113
Juristische Brutalität  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 118
Erudituli  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 121

Trebonius, oder:
Die Sache verlangt nach einem Mann!
(Sommer 45 v. Chr.) 127
Hydra  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 128
Declaratio amoris  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 131
Der Tag von Narbo  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 135

Octavius, oder:
Ein unbeschriebenes Blatt
(13. September 45 v. Chr.) 140

Reisegesellschaft  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 142
Via Labicana . . . . . . . . . . . . . . . 148
Deo invicto . . . . . . . . . . . . . . . 151
Lacrimas non teneres  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 156



Kleopatra, oder:
Ein Diadem ist eines zu viel
(26. Januar 44 v. Chr.) 161

Dolabella  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 162
Regina . . . . . . . . . . . . . . . . . 164
Rex . . . . . . . . . . . . . . . . . . 169

DRIT TER TE IL | VER SCHWÖRUN G

Cassius, oder:
Er ist viel zu blass
(Ende Januar 44 v. Chr.) 175

Ein guter Freund  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 176
Nägel mit Köpfen . . . . . . . . . . . . . 180
Mit dem Geist in die Zukunft . . . . . . . . . 183

Marcus Brutus, oder:
Die Schrift an der Wand
(Anfang Februar 44 v. Chr.) 189

Praestat nemini imperare . . . . . . . . . . . 191
Kennst du dich selbst nicht? . . . . . . . . . 196
Euangelia . . . . . . . . . . . . . . . . 199

Antonius, oder:
Nur Jupiter ist König
(15. Februar 44 v. Chr.) 205

Nummer zwei  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 206
Luperkalien  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 211
Diadem . . . . . . . . . . . . . . . . 213
Verzockt  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 217



Ligarius, oder:
Was für eine Zeit, krank zu sein
(Ende Februar 44) 223

Team Tyrannenmord . . . . . . . . . . . . 224
Deine Brüder lagen ihm zu Füßen . . . . . . . 225
Gewissensprüfung . . . . . . . . . . . . . 229

Decimus Brutus, oder:
Die Grenzen der Pietas
(Anfang März 44 v. Chr.) 233

Eine Frage des Vertrauens  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 234
Caducii et Carnyces . . . . . . . . . . . . . 236
Dextrarum iunctio . . . . . . . . . . . . . 241
Dem Schmerz standhalten . . . . . . . . . . 245

Calpurnia, oder:
Wenn Giebel stürzen
(14./15. März, nachts) 247

Welcher Tod ist der beste? . . . . . . . . . . 248
Sechzig Männer . . . . . . . . . . . . . 250

VIERTER TE IL | AT TENTAT

Pompeius, oder:
Das ist ja Gewalt!
(15. März 44 v. Chr.) 255

Die erste Stunde  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 256
Die vierte Stunde  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 258
Die fünfte Stunde . . . . . . . . . . . . . 260
Die sechste Stunde . . . . . . . . . . . . 303



Divus Iulius, oder:
Mit dem Mut von Männern
(15.–20. März 44 v. Chr.) 267

Corpus delicti . . . . . . . . . . . . . . . 268
Framing  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 272

Post scriptum des Historikers 277

ANHAN G

Dank  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 287
Anmerkungen  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 289
Zeittafel  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 295
Karte des römischen Imperiums zur Zeit Caesars . . 298
Bibliographie . . . . . . . . . . . . . . 301
Bildnachweis . . . . . . . . . . . . . . . 307
Personenregister  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 309
Ortsregister . . . . . . . . . . . . . . . 315





Vorbemerkung

des Historikers

Vorbemerkung des HistorikersVorbemerkung des Historikers

Am 15. März 44 v. Chr. vormittags gegen 11.30 Uhr wurde Gaius Julius
Caesar, Diktator und römischer Bürger, während der Senatssitzung in
der Curia Pompeia auf dem Marsfeld getötet. Der Tat dringend ver-
dächtigt werden Marcus Junius Brutus, Gaius Cassius Longinus, Deci-
mus Junius Brutus, Gaius Trebonius und etwa 60 weitere Männer,
ausnahmslos römische Senatoren. Zeugen, die den Tathergang be-
obachtet haben oder Informationen über die Planung des Anschlags
haben, werden gebeten, sich zu melden.

Wie schreibt man die Geschichte eines historischen Kriminalfalls?
Eines Mordes, der über 2000 Jahre zurückliegt und dessen Draht-
zieher wir obendrein genau kennen? Das klassische Whodunnit im
Stil von Arthur Conan Doyle oder Agatha Christie scheidet jedenfalls
als Genre aus. Niemand interessiert sich für eine Mordsache, wenn der
Täter von vornherein feststeht. Und bei Caesar wissen wir ja ganz ge-
nau, dass die beiden Bruti, Cassius und noch ein paar andere ihn auf
dem Gewissen haben. Ist Caesars Ermordung also der falsche Stoff für
eine historische Kriminalerzählung?

Keineswegs. Die Aufklärung eines Verbrechens erschöpft sich
schließlich nicht in der Feststellung der Delinquenten und ihrer Perso-
nalien. An einem Kriminalfall hängt so viel mehr als die Ermittlung
des Täters: der Hergang der Tat, die Umstände, das Milieu, die Hin-
tergründe, die Vorgeschichte, das Motiv. Vor allem das Motiv. Warum
musste Caesar sterben? Weil er selbst ein Verbrecher war und die Re-
publik auf dem Gewissen hatte? Oder weil er dem grenzenlosen Ehr-
geiz der Mörder im Weg stand? Wurden die Täter von Rachedurst ge-
trieben? Handelten sie aus Gemeinsinn? Verfolgten die sechzig Männer
alle dasselbe Ziel? Wohl eher nicht. Sie waren alle Individuen, mit



Vorbemerkung des Historikers12

eigener Agenda, eigenen Zielen und ihrem je eigenen Verhältnis zu
Caesar. Unter den Sechzig waren eingefleischte Gegner des Diktators.
Aber auch manche seiner engsten Freunde.

Caesar war kein gewöhnliches Mordopfer. Als er starb, war er Dik-
tator auf Lebenszeit, de facto Alleinherrscher über eine Republik, die
schon keine mehr war, in der aber auch keine alleinigen Machthaber
vorgesehen waren. Für viele war Caesar ein Hoffnungsträger, eine
Lichtgestalt. Für andere war er ein Tyrann. Die Mordsache Caesar ist
ein politischer Kriminalfall. Ohne gründliche Kenntnis des politischen
Koordinatensystems, in dem die Beteiligten agierten, bleibt sie unver-
ständlich. Wer wissen will, warum Caesar sterben musste, muss zuerst
begreifen, was die römische Republik in ihrem Innersten zusammen-
hielt – und was sie schließlich auseinanderfallen ließ. Um das zu erklä-
ren, muss man weit ausholen.

Die Geschichte von Caesars Ermordung beginnt 400 Jahre vor sei-
ner Geburt, mit der Gründung der Republik. Spätere Generationen
hatten nur noch eine vage Vorstellung von dem, was damals, um
500 v. Chr., geschehen war. Sie stellten sich ihren letzten König, Tar-
quinius Superbus, als grausamen Tyrannen vor. Lucius Junius Brutus
war der Mann, der ihn stürzte und aus Rom vertrieb. Er trug densel-
ben Familiennamen wie der spätere Caesarmörder Marcus Junius
Brutus. Das war Zufall – und doch wieder auch nicht. Nichts geschah
in der römischen Geschichte ganz zufällig. Das historische Gedächt-
nis war lang, und die Ahnen schwebten wirkungsmächtig über allem,
was bedeutende Römer an großen Taten vollbrachten. Der Mythos
vom Sturz des letzten Königs war eine Geschichte, welche die Repub-
lik mit großer Resilienz wappnete, wie man heute sagen würde. Resili-
enz gegen Tyrannen, Resilienz gegen Einzelne, die zu stark wurden.
Der Resilienzvorrat der Republik hielt bis in die Generation Caesars.
Dann war er verbraucht.

Wer den Mord verstehen will, muss das Opfer kennen, muss wis-
sen, warum Caesar sich an entscheidenden Stellen seines Lebensweges
so entschied, wie er es tat. Als er sich 60 v. Chr. mit Pompeius und
Crassus zusammentat, um das freie, republikanische Spiel der Kräfte



Vorbemerkung des Historikers 13

auszuhebeln. Als er 49 v. Chr. den Rubikon überschritt und damit
einen Bürgerkrieg entfesselte. Und als er nach gewonnenem Bürger-
krieg die Gegner nicht mit Hass und Rache verfolgte, sondern mit
demonstrativer Milde versuchte, sie in den neuen Staat zu integrieren.
Clementia hieß das Zauberwort. Es war die Tugend eines Königs. Man
muss die Kluft, die zwischen der alten Republik und dem neuen, von
Caesar geschaffenen Staat lag, in ihrer ganzen Tiefe ausmessen, um zu
begreifen, warum dieser Mann so vielen ein Dorn im Auge war. Wer
Ehrgeiz und Ansehen hatte, sich als Vertreter einer jahrhundertealten
Leistungselite verstand, für den stellte Caesar eine Provokation dar.
Man fühlte sich herausgefordert, weil nun der Diktator darüber ent-
schied, was Leistung war und wer Karriere machte. Weil er Loyalität
belohnen und Untreue bestrafen konnte.

Deshalb haben die letzten Tage des Diktators eine lange Vorge-
schichte. Die Mordsache Caesar reicht bis in die ersten Tage der Repu-
blik und tief in die Biographie des Opfers zurück. Der Ermittler muss
ein Bild von Caesars Persönlichkeit gewinnen und in das Milieu ein-
dringen, in dem in Rom Politik gemacht wurde. In der Diktatur, nach
Caesars Sieg über Pompeius, findet er erste Indizien. Sie deuten an,
dass sich gegen den Machthaber etwas zusammenbraute. Zuerst sind
es vage Anhaltspunkte: Stimmungen, Gesten, Gesprächsfetzen. Dann,
in Caesars letztem Winter, gewinnt die Verschwörung Konturen. Im-
mer klarer zeichnet sich die Gruppe um Cassius und Brutus ab, immer
mehr Zulauf erhält sie, immer entschiedener verfolgt sie ihr Ziel, den
Diktator aus dem Weg zu räumen.

Der historische Ermittler kann sich nicht auf viele Indizien stützen.
Erhalten sind nur ein paar Briefe, die Caesarmörder wie Brutus, Cas-
sius und Trebonius geschrieben haben, meist an Cicero, und in denen
sie sich, wenn überhaupt, dann nur zwischen den Zeilen über ihre
Pläne äußern. Schließlich las der Feind womöglich mit. Der Ermittler
ist also auf Zeugenaussagen angewiesen. Sie stammen von Gewährs-
leuten, die allesamt ein Glaubwürdigkeitsproblem haben. Oft schil-
dern sie ihre eigene Version der Ereignisse, weil sie voreingenommen
sind: gegen Caesar, wie Cicero, der Zeitgenosse und genaue Beobach-



Vorbemerkung des Historikers14

ter der römischen Politik; oder für ihn, wie die meisten, die erst zur
Feder griffen, nachdem sich Augustus, Caesars Adoptivsohn, im Spiel
um die Macht durchgesetzt hatte. Manche Zeugen wollen mit ihrem
Bericht in erster Linie unterhalten, einer – Plutarch – ist hauptsäch-
lich an der Moral der Akteure interessiert. Keiner der Zeugen war bei
der Tat oder ihrer Vorbereitung dabei: Cicero gehörte nicht zur Ver-
schwörung, und Zeitzeugen wie Nikolaos von Damaskus waren zur
fraglichen Zeit nicht in Rom. Andere Gewährsleute, wie Velleius Pa-
terculus, schrieben eine Generation später und wieder andere – Ap-
pian, Cassius Dio und wiederum Plutarch – sogar erst Jahrhunderte
nach den Ereignissen. Woher also hatten sie ihr Wissen?

Der Ermittler muss Schneisen ins Dickicht der Überlieferung
schlagen. Er muss Widersprüche aufdecken und Plausibilitäten gegen-
einander abwägen. Er hat damit zu kämpfen, dass die römische Ge-
schichtsschreibung, der er einen Großteil seiner Zeugnisse verdankt,
einen besonderen Wahrheitsbegriff pflegte. Ihre Auffassung von
Wahrheit weicht fundamental von der moderner Historiker ab. Die
Autoren der Antike machten ihren Stoff der Rhetorik gefügig: Ein gut
unterhaltender, dramaturgisch brillant gestalteter und mit Stilfiguren
auftrumpfender Text war allemal besser als das dröge Referieren von
Fakten. Um die Geschichte hinter den Geschichten rekonstruieren zu
können, muss der Ermittler zu Theorien greifen und sich Modelle zu-
rechtlegen. Passt das, was an Tatsachen vor uns liegt, dort hinein? Oder
brauchen wir eine neue Theorie? Ohne Deutungsrahmen lässt sich den
spärlichen Fakten kein Sinn abringen.

War Caesar ein Tyrann und waren seine Mörder Befreier? Oder
waren Brutus und Cassius eiskalte Killer, die einen politischen Visionär
um persönlicher Vorteile willen umbrachten? Diese Frage wird der Er-
mittler in seinem Bericht letzten Endes unbeantwortet lassen. Der Le-
ser möge sich selbst ein Urteil bilden. Es ist nicht Aufgabe des Ermitt-
lers, die politische Lebensleistung Caesars zu bewerten. Er kann auch
kein Richter über die Mörder und ihre Moral sein. Er versucht, ihre
Motive freizulegen und ihr Handeln zu erklären. Wie man die Motive
bewertet, steht und fällt mit der Frage, ob man das Urteil der Mörder



Vorbemerkung des Historikers 15

über ihr Opfer teilt. Für all das kann der Ermittler Anhaltspunkte lie-
fern, nicht mehr und nicht weniger.

Er befindet sich damit in bester Gesellschaft. Die zeitlose Relevanz
des Stoffes entdeckte als Erster William Shakespeare – und entwickelte
daraus ein Drama von enormer Suggestions- und bleibender Faszina-
tionskraft. Bezeichnend ist, was Historiker und Literaturkritiker jahr-
hundertelang in «Julius Caesar» hineingelesen haben. Sie waren ratlos:
Wer ist der tragische Held? Caesar, der das Opfer von Mördern wird?
Oder Brutus, der Caesar tötet, aber sein Ziel verfehlt? Hat Shakespeare
ein republikanisches Drama geschrieben, das der Rechtfertigung des
Tyrannenmordes dient? Oder ist das Stück pro-monarchisch, die Mör-
der verblendete Idealisten, die sich gegen die Zeit stemmen? Im Eng-
land der Epoche waren das drängende Fragen. Lange wollte man die
Ambivalenz der Figuren nicht wahrhaben: Caesar ist zugewandt, ge-
recht und weise, ein guter König. Aber er ist zugleich der Faszination
der Macht erlegen. Brutus ist mutig, gebildet und zutiefst menschlich:
das Musterbeispiel eines intellektuellen Politikers mit funktionsfähi-
gem moralischen Kompass. Aber er erliegt der Illusion, dass er Rom –
und sich selbst – aus Caesars Schatten befreien kann. Wie sich zeigt,
wird ihm das nicht gelingen. Der Geist des Diktators ist nach voll-
brachter Tat mächtiger als Caesar es zu Lebzeiten je war.

Shakespeare bringt in seinem Drama mit wenigen, kräftigen Stri-
chen zwei grundlegende Dilemmata der Weltgeschichte auf den Punkt.
Erstens den Zusammenhang zwischen Individuum, Ereignis und dem,
was Soziologen «Kontingenz» nennen. Kontingent ist, was weder un-
möglich noch notwendig ist. Menschen sind ständig Kontingenzerfah-
rungen ausgesetzt. Sie planen etwas und machen sich Gedanken über
die Wirkungen, die sie damit erzielen. Dann tun sie es – und alles
kommt ganz anders. Ihre Kontingenzerfahrung mussten auch die Cae-
sarmörder machen. Sie glaubten, mit ihrer Tat das Rad der Geschichte
zurückdrehen zu können. Stattdessen drehten sie es mit Schmackes
weiter. Keiner, der auf der großen Bühne der Weltgeschichte etwas
bewegt, kann genau vorausberechnen, was er mit seinem Handeln
auslöst. Die «Nebel einer mehr oder weniger großen Ungewißheit»,



Vorbemerkung des Historikers16

die der preußische Militärtheoretiker Carl von Clausewitz über dem
Krieg schweben sah: Sie hängen über aller Geschichte.

Auch das zweite Dilemma hat mit Kontingenz zu tun. Shakespeare
beschreibt im Drama, wie Standpunkte Perspektiven bestimmen.
Wenn Brutus sagt:

Wolltet ihr lieber, Cäsar lebte und ihr stürbet alle als Sklaven, als daß
Cäsar tot ist, damit ihr alle lebet wie freie Männer? Weil Cäsar mich
liebte, wein’ ich um ihn; weil er glücklich war, freue ich mich; weil er tap-
fer war, ehr’ ich ihn; aber weil er herrschsüchtig war, erschlug ich ihn,1

dann möchten wir seiner Logik willig folgen, sobald und solange wir
die Prämisse teilen: Caesar war ein Gewaltherrscher, ein Tyrann. Doch
auch Wahrnehmung ist kontingent. Wo der eine den Tyrannen sieht,
wähnt ein anderer den Retter; wo einer Knechtschaft fürchtet, hofft
jemand anderes auf Befreiung. Shakespeare verschiebt im Drama im-
mer wieder die Perspektive, so dass der Zuschauer hin- und hergeris-
sen ist zwischen Brutus’ Blick auf das Geschehen und der genau gegen-
sätzlichen Perspektive des Antonius:

Er brachte viel Gefangne heim nach Rom,
Wofür das Lösegeld den Schatz gefüllt.
Sah das der Herrschsucht wohl am Cäsar gleich?
Wenn Arme zu ihm schrien, so weinte Cäsar:
Die Herrschsucht sollt’ aus härterm Stoff bestehn.
Doch Brutus sagt, daß er voll Herrschsucht war,
Und Brutus ist ein ehrenwerter Mann.2

Heute hat die Forschung Shakespeares Quelle, Plutarch, gründlich
durchleuchtet und ihm etliche Schnitzer nachgewiesen. Bringt uns das
weiter in der Auflösung des Kontingenzdilemmas? Nein, das heutige
Caesar-Bild und das Bild, das wir uns komplementär dazu von seinen
Mördern machen, oszilliert auch über 400 Jahre, nachdem der Englän-
der sein Drama verfasst hat, munter weiter zwischen Schwarz und
Weiß. Der Ermittler kann an dieser Farbenlehre nicht rütteln. Ebenso
wenig kann es der Historiker. Und so urteile der Leser.



E R ST E R T E I L

R E P U B L I K





Lucius Junius Brutus, oder:

Der Mythos von der Freiheit

(510 v. Chr.)

Erster Teil. RepublikLucius Junius Brutus, oder: Der Mythos von der Freiheit

Ihr Peiniger kommt in der Nacht. Sextus ist der Sohn des rö-

mischen Königs Lucius Tarquinius. Mit nur einem Begleiter ist

er nach Collatia geritten – ein Städtchen in der Campagna,

ein paar Meilen vor den Toren Roms. Im Haus des Collatinus

nimmt das Gesinde ihn gastlich auf. Sextus ist hier kein Unbe-

kannter. Der Hausherr ist sein Cousin, die beiden zechen gern

miteinander. Wie schon so oft bewirten die Diener den Kö-

nigssohn auch an diesem Abend und führen ihn schließlich in

das Gästezimmer. Bald ist es ruhig im Haus. Sextus wartet noch

eine Weile, dann schleicht er ins Schlafzimmer von Lucretia,

der Hausherrin und Frau seines Gastfreunds. Er zieht sein

Schwert und presst Lucretia die andere Hand auf den Mund.

Die junge Frau schreckt auf. «Ein Laut und du bist tot.» Dann

gibt er sich zu erkennen und redet auf Lucretia ein. Wie sehr

er sie liebt! Wie groß seine Sehnsucht ist! Er bittet und droht.

Wenn sie ihm nicht zu Willen ist, wird er sich mit Gewalt

holen, wonach er verlangt. Lucretia schüttelt den Kopf. Lieber

will sie sterben, als ihre Ehre zu verlieren. Sextus grinst und

beugt sich hinunter, ganz nah an ihr Ohr: «Wenn du tot bist»,

flüstert er, «dann töte ich einen deiner Sklaven und lege ihn

nackt neben deine Leiche. Du weißt, was alle dann denken

werden …» Das bricht ihren Widerstand, und sie lässt über

sich ergehen, was sie nicht verhindern kann.1



Erster Teil. Republik20

Lucretias Blut

Seit Gründung der Stadt, die der Mythos Romulus zuschreibt und die
der Universalgelehrte Varro auf das Jahr 753 v. Chr. datiert hat, war
Rom von Königen regiert worden. Die Sage zählt insgesamt sieben,
nach Romulus der Reihe nach: Numa Pompilius, Tullus Hostilius,
Ancus Marcius, Tarquinius Priscus, Servius Tullius und Tarquinius
Superbus. Jedem dieser Könige schreiben Legenden zivilisatorische
Leistungen zu, nur der letzte, dessen Beiname «der Arrogante» bedeu-
tet, terrorisierte die Römer mit seinem grausamen Regiment ebenso
wie ihre Nachbarn. Selbst die eigene Familie litt unter Tarquinius’ Bru-
talität. Der Tyrann, der sich gewaltsam an die Spitze geputscht und
seinen Vorgänger hatte töten lassen, rief Opposition förmlich auf den
Plan. Die Gegner kamen aus seiner nächsten Umgebung. Das wurde
ihm schließlich zum Verhängnis.

Der arrogante Tarquinius stammte aus einer etruskischen Fami-
lie. Rom lag am Rand Etruriens, und Etrusker spielten in der Stadt
früh eine wichtige Rolle. Die Kulturen befruchteten einander gegen-
seitig, und die Römer lernten viel von ihren nördlichen Nachbarn.
Gelehrige Schüler waren sie auch in Sachen Mantik. Die Etrusker
hatten es zu einiger Meisterschaft gebracht in der Kunst, die Zukunft
anhand von Vorzeichen und Eingeweideschau vorherzusagen. Wie
die meisten Römer und Etrusker ist auch Tarquinius Superbus vom
festen Glauben an Omina und Orakel erfüllt. Deshalb handelt er so-
fort, als man ihm von einer Schlange berichtet, die aus einer hölzer-
nen Säule hervorgekrochen sei. Der Vorfall wird als ungünstiges Vor-
zeichen interpretiert. Um seine Bedeutung zu ergründen, schickt
Tarquinius drei junge Männer zum Apollon-Orakel von Delphi: die
beiden Söhne des Königs und seinen Neffen Lucius Junius Brutus.
Den Beinamen Brutus («der Stumpfsinnige») hat ihm seine Über-
lebensstrategie für das gefährliche Hofleben eingetragen: Der Königs-
neffe stellt sich dumm, um vor den Nachstellungen des Potentaten
sicher zu sein.

In Delphi befragen die drei Männer die Pythia zur Bedeutung der



Lucius Junius Brutus, oder: Der Mythos von der Freiheit 21

Schlange. Natürlich wollen die beiden Söhne auch noch wissen, wer
von ihnen die Nachfolge des Vaters antreten werde. Die Apollon-
Priesterin im Orakel von Delphi pflegte ihre Wahrheiten in Rätseln zu
enthüllen. Sie weissagt den Dreien, die Herrschaft in Rom werde auf
denjenigen von ihnen übergehen, der als erster die eigene Mutter küs-
sen würde. Die beiden Prinzen sind völlig perplex. Was ist hier zu tun?
Schließlich befindet sich ihre Mutter hunderte Meilen entfernt in Ita-
lien. Brutus aber wirft sich zu Boden und küsst die Erde: die gemein-
same Mutter aller Menschen. Der vermeintlich Zurückgebliebene hat
das Rätsel als Einziger gelöst.

Jahre später herrscht Krieg in Latium. Ein paar junge Aristokraten,
samt und sonders Etrusker, versammeln sich im Zelt des Königssoh-
nes Sextus. Der Alkohol fließt in Strömen, und man spricht – worüber
auch sonst? – über Frauen. Alle loben die eigene Gefährtin in den
höchsten Tönen. Ein Verwandter des Königs, Lucius Tarquinius Col-
latinus, ist als Einziger der Gruppe mit einer Römerin verheiratet: mit
Lucretia, der Tochter des vornehmen Spurius Lucretius Tricipitinus.
Er erklärt, sie sei allen anderen an Tugend überlegen. Um seine Be-
hauptung auf die Probe zu stellen, schwingen sie sich auf ihre Pferde
und reiten nach Rom. Dort finden sie zu ihrer Überraschung die wer-
ten Gattinnen vor, wie sie mit Gleichaltrigen trinken und Spaß haben.
Einzig Lucretia sitzt zu Hause im Kreis ihrer Dienerinnen und spinnt
Wolle, wie es sich für eine römische Matrone gehört.

«An Ort und Stelle ergriff die bösartige Lust Sextus Tarquinius, sie
zu vergewaltigen», kündigt unser Berichterstatter Livius das kom-
mende Unheil an. Wenige Tage später sucht er Lucretia in ihrem Haus
in Collatia auf und bedrängt sie in der Nacht. In ihrer Not lässt Lucre-
tia die Vergewaltigung geschehen, schickt aber, kaum ist die schreck-
liche Tat passiert, nach ihrem Gatten und ihrem Vater. Collatinus und
Tricipitinus eilen in Begleitung zweier weiterer Männer herbei: des
Königsneffen Brutus und des Publius Valerius Publicola, auch er ein
römischer Aristokrat. Sie berichtet den Männern, was vorgefallen ist.
Obwohl die Männer beteuern, nicht Lucretia, sondern allein der Tar-
quinier sei schuld an dem Vorfall, stößt sich die sittsame Dame den



Erster Teil. Republik22

Dolch in die Brust. Sie wolle nicht weiterleben, um künftigen Ehebre-
cherinnen als Beispiel zu dienen.2

Die Tat ruft nach Vergeltung. Brutus ergreift den Dolch mit Lucre-
tias Blut und spricht den heiligen Schwur:

Bei diesem Blut, das bis zu der Entehrung durch den Königssohn das
reinste war, schwöre ich, und ich rufe euch, ihr Götter, zu Zeugen, dass
ich Lucius Tarquinius Superbus mitsamt seinem verruchten Weib und
seiner ganzen Nachkommenschaft mit Schwert und Feuer und jeder
möglichen Gewalt verfolgen und nicht zulassen werde, dass diese
Familie oder irgendjemand anders in Rom als Könige herrscht.3

Die anderen Männer nehmen, einer nach dem anderen, den Dolch in
die Hand und sprechen die Eidesformel nach. Gemeinsam zieht man
von Collatia nach Rom, versammelt das Volk und lässt es für die
Abwahl des Tarquiniers votieren. Dann werden die Tore der Stadt ge-
schlossen. Zu dieser Zeit belagert Tarquinius mit seinem Heer die La-
tinerstadt Ardea südlich von Rom. Als er von dem Staatsstreich er-
fährt, wendet er sich sofort gegen die Stadt am Tiber. Die Revolte greift
jedoch auf seine Soldaten über, und das Heer fällt von seinem König
ab. Tarquinius muss ins Exil gehen.

Nach der Vertreibung des Königs tritt erneut das Volk zusammen.
Brutus begründet in einem regelrechten Staatsakt die Republik und
gibt ihr auch gleich eine Verfassung mit zwei Konsuln als jährlich
wechselnden Oberbeamten, die an die Stelle des Königs treten und
denen Liktoren mit Rutenbündeln (fasces) als Zeichen ihrer Amts-
würde voranschreiten. Außerdem setzt er die Zahl der Senatoren auf
300 fest. Dann lässt er das Volk schwören, «niemanden mehr als König
in Rom zu dulden». Streng solle es über die neu gewonnene Freiheit
und die republikanischen Institutionen wachen. Die Sage datiert den
Sturz des letzten römischen Königs und die Gründung der Republik
ins Jahr 509 v. Chr.4

Daran, dass sich diese Geschichte wirklich so abgespielt hat wie
von Livius berichtet, sind begründete Zweifel angebracht. Verbürgte
Tatsache ist immerhin die bedeutende Rolle, die Etrusker im frühen



Lucius Junius Brutus, oder: Der Mythos von der Freiheit 23

Rom spielten. Dass die Tiberstadt zeitweise unter Herrschaft einer
etruskischen Familie stand, ist ebenso glaubhaft wie die von der Lucre-
tia-Geschichte vorausgesetzte Durchmischung etruskischer und römi-
scher Eliten.

Etliche Elemente der Schilderung passen beim besten Willen nicht
ins 6. Jahrhundert v. Chr.: Konsuln als Obermagistrate gab es in der
frühen Republik vermutlich genauso wenig wie das später hochgehal-
tene Kollegialitätsprinzip. Die Zahl von 300 Senatoren dürfte aus viel
späterer Zeit stammen. Die rührselige Geschichte um die tugendhafte
Lucretia beruht sicherlich auf Erfindung und die Befragung des Apol-
lon-Orakels durch Brutus und die Königssöhne ist ebenfalls nicht
historisch verbürgt. Misstrauisch macht sogar der Zeitpunkt, zu dem
Tarquinius Superbus angeblich aus Rom vertrieben wurde: Nur ein
Jahr zuvor, 510 v. Chr., hatten die Athener ihren Tyrannen Hippias zu
Fall gebracht. Auch um das Ende der Tyrannis in der griechischen
Stadt rankt sich eine Legende: Die Geschichte vom Mord an Hippias’
Bruder Hipparchos durch Harmodios und seinen Freund Aristogeiton
wenige Jahre zuvor wurde zum Gründungsmythos der Attischen De-
mokratie. Für die Nachgeborenen spielte es keine Rolle mehr, dass
Hipparchos das Opfer einer Privatrache geworden war. Was zählte,
war die Plastizität der Story: Die Demokratie brauchte Helden und
ein identitätsstiftendes Narrativ, und die Erzählung vom Tyrannen-
mord lieferte ihr beides frei Haus.

Mos maiorum

Dieselben Funktionen erfüllte auch die Geschichte um Lucretia und
Brutus. Sie wirkte wie ein Resonanzboden, der die in der Republik
herrschenden Normen verstärkte, ihnen Gesichter gab und obendrein
noch ihren Ursprung erklärte. Die moralische Verkommenheit der
letzten Tarquinier, die das Königtum in Tyrannis umschlagen ließ,
macht jedermann begreiflich, warum die Monarchie im republika-
nischen Rom mit einem solch mächtigen Tabu belegt war. Die Herr-
schaft von Königen, das lehrten die Tarquinier, musste früher oder



Erster Teil. Republik24

später in Gewaltherrschaft umschlagen. Wer in Verdacht geriet, nach
der Alleinherrschaft zu streben, war ein toter Mann, ehe er sich’s ver-
sah. Auch dafür gab es in der römischen Geschichte halb mythische
Präzedenzfälle: Spurius Cassius Vecellinus und Spurius Maelius sol-
len im ersten Jahrhundert der Republik nach der Königswürde ge-
griffen haben. Man bestrafte sie mit dem Tod, und weil man ganz
sichergehen wollte, wurden zur Auslöschung jeder Erinnerung an die
Delinquenten sogar ihre Häuser zerstört. Schon etwas deutlicher tritt
Marcus Manlius Capitolinus aus dem die römische Frühzeit umhül-
lenden Dunkel. Er war ein Kriegsheld und soll kurz nach 400 v. Chr.
das Kapitol gegen angreifende Kelten verteidigt haben. Später wurde
ihm vorgeworfen, er plane einen Staatsstreich und wolle sich zum
Alleinherrscher aufschwingen. Tatsächlich hatte er sich zum Fürspre-
cher verschuldeter Bürger gemacht und einen Aufstand gegen die herr-
schenden Patrizier angezettelt. Auch Capitolinus wurde verurteilt und
hingerichtet.

Der erste Schwur des Brutus ruft die Götter zu Zeugen an, dass
seine Mitverschworenen und er jeden, der nach dem Königtum strebt,
mit «Schwert und Feuer» verfolgen werden. Der zweite Schwur ver-
pflichtet alle Römer dazu, den Anfängen monarchischer Umtriebe zu
wehren. Freiheit bedeutet, keinen König zu haben, das ist das erste
Grundgesetz der Republik, das durch die doppelte Zeremonie des
Eides sakralrechtlich zementiert wird.

Dazu bedurfte es nicht der Schriftform. Die «Verfassung» der sich
auf den Trümmern des Königtums erhebenden Republik gründete
sich auf keinen Rechtskodex, sondern allein auf Tradition. Die römi-
sche Gesellschaft war durch und durch konservativ, sie stand jeder
Veränderung skeptisch gegenüber. Was sich einmal bewährt hatte, da-
ran hielt man mit eiserner Entschlossenheit fest. Werte, Institutionen,
Sentenzen und Handeln der Altvorderen blieben Richtschnur für jede
neue Generation. Alles zusammen lagerte sich wie Sedimente im Er-
fahrungsschatz der Römer ab, verkapselt in dem, was sie selbst «Sitte
der Vorfahren» nannten: mos maiorum.

Der mos maiorum war die übermächtige Tradition, in deren Schat-



Lucius Junius Brutus, oder: Der Mythos von der Freiheit 25

ten alle standen, die eine Entscheidung zu treffen hatten. Wer sich auf
sie berufen konnte, hatte immer recht, wer sich außerhalb stellte, war
politisch – und oft auch physisch – ein toter Mann. Was genau besagte
der mos maiorum? Als Destillat aus erinnerter Geschichte war er stets
auslegungs- und kanonisierungsbedürftig. Damit war er zugleich
anpassungsfähig an den Zeitgeist. Der mos war kein Gesetzbuch, auch
kein in sich stimmiges Konglomerat von Praktiken, Ethiken und Hand-
lungsdirektiven. Er war, wie es der Althistoriker Uwe Walter genannt
hat, ein «Pool normativer Muster». Seine Elemente konnten herange-
zogen werden, um eigenes Handeln zu rechtfertigen oder das Agieren
politischer Gegner zu diffamieren. Was mit dem mos noch zu begrün-
den war und womit man sich bereits über ihn hinwegsetzte, war eben-
falls Auslegungssache. Nach Caesars Ermordung zerschlug Augustus
die Reste der Republik und begründete den Prinzipat als faktische
Monarchie. Den Bruch mit ausgerechnet dem heiligsten Grundsatz,
der seit dem Eid des Brutus in den Kern des mos maiorum eingebrannt
war, verkaufte er seinen Mitbürgern aber als das genaue Gegenteil: als
Wiederherstellung der durch Bürgerkrieg und die laxer werdende Mo-
ral aus den Fugen geratenen Republik.5

Der Mythos war sozusagen erzählter mos maiorum. Weil die Rö-
mer späterer Jahrhunderte selbst kaum etwas über die Anfänge ihrer
Stadt und die Frühzeit der Republik wussten, füllten sie das Vakuum
mit Geschichten, solchen wie der von Romulus und Remus oder eben
Lucretia. Die Geschichten haben eine doppelte Funktion: Erstens er-
klären sie das historische Gewordensein der Gegenwart. Sie führen
Institutionen, Gebäude, Kulte, Verhaltensweisen, Freund- und Feind-
schaften auf ihre Ursprünge zurück und verleihen ihnen ein ehrwür-
diges Alter. Die Aeneis, Roms Nationalepos aus der Feder des augus-
teischen Dichters Vergil, schildert die Irrfahrten von Aeneas, dem
Flüchtling aus Troja und Gründer von Roms Vorgängersiedlung Alba
Longa. Vergil lässt Aeneas auf seiner Reise im Karthago der Königin
Dido Station machen, wo sich der Held und die Königin ineinander
verlieben. Weil Aeneas Dido in Erfüllung seiner Pflicht wieder verlässt
und nach Italien weitersegelt, begeht die Karthagerin Selbstmord, aber



Erster Teil. Republik26

nicht, ohne vorher Rache zu schwören. Der Mythos liefert einen Grund
für die historische Erbfeindschaft zwischen Rom und Karthago, die
sich in drei großen Kriegen im 3. und 2. Jahrhundert v. Chr. entlud. Die
Dido-Geschichte ist dabei eine spätere Hinzufügung zur viel älteren
Sage um Aeneas.

Doch der Mythos hat noch eine zweite, normsetzende Funktion:
Er legitimiert bestehende Verhältnisse und begründet Ansprüche.
Viele Geschichten werden vor allem aus diesem Grund erzählt. Die
Erzählung von Lucretia und Brutus war eine mächtige Waffe in der
Hand all derjenigen, die verhindern wollten, dass Einzelne zu mächtig
wurden. Wir werden noch sehen, wie sie eingesetzt wurde, um gegen
Caesars Diktatur Stimmung zu machen. Auch lange nach dem Ende
der Antike ließ sich der Mythos immer wieder reaktivieren: im Eng-
land Shakespeares, wo der Bürgerkrieg zwischen Republikanern und
Monarchisten seine Schatten vorauswarf, im Freiheitskampf der ame-
rikanischen Kolonien, im revolutionären Frankreich und in der kurz-
lebigen, 1849 von Giuseppe Mazzini proklamierten Repubblica Ro-
mana.

Charakteristisch für römische Mythen war, dass auch die großen
Familien der Republik Kapital daraus schlagen konnten. Die gens Iulia,
der Caesar entstammte, führte sich auf Aeneas höchstpersönlich zu-
rück und damit auf die Göttin Venus, die Mutter des Helden. Die Ab-
stammung wurde von Caesar politisch instrumentalisiert, der im Zen-
trum des von ihm errichteten Forums einen Tempel für Venus Genetrix
(«Stammmutter») anlegen und auch Münzen mit dem Bild der Göttin
prägen ließ. Eine Generation später erkannten die Leser von Vergils
Aeneis in dem Protagonisten Aeneas das Alter Ego seines entfernten
Nachkömmlings Augustus. Auch hier wurde mit mythischer Abstam-
mung Politik gemacht: Aeneas verkörperte die Werte, auf denen
Augustus seine Alleinherrschaft begründet hatte, vor allem die unver-
brüchliche Loyalität den Göttern gegenüber: pietas.

In der Geschichte um den Sturz des Königtums tritt mit Brutus ein
aristokratisches Geschlecht ins Rampenlicht, das in der mittleren und
späten Republik weit verzweigt war und dessen Vertreter wichtige



Lucius Junius Brutus, oder: Der Mythos von der Freiheit 27

Positionen bekleideten: die gens Iunia. Besonders prominent waren ab
dem 4. Jahrhundert v. Chr. die Iunii Bruti. Allerdings waren diese Ju-
nier nichtadlige Plebejer, Lucius Junius Brutus aber hatte dem ur-
sprünglichen, patrizischen Adel der Tiberstadt angehört. So jedenfalls
will es der Mythos. Vermutlich erfanden sich die plebejischen Junier
ihre ruhmreichen Vorfahren samt familiärem Anhang kurzerhand, als
sie im 3. Jahrhundert als Teil der neuen, patrizisch-plebejischen Aris-
tokratie zu Macht und Einfluss gelangt waren. Ein Ahnherr, dem die
Republik ihre Freiheit zu verdanken hatte, konnte im Ehrhaushalt des
Gemeinwesens außerordentlich gute Dienste leisten.

Auch der Caesarmörder Marcus Junius Brutus wusste sich dieser
Ressource zu bedienen. Er ließ als junger Mann 54 v. Chr. Silberdenare
prägen, die auf der Vorderseite das jugendlich schöne Haupt der Göt-
tin Libertas (die personifizierte Freiheit) mit einem Kranz im Haar
zeigen. Auf der Rückseite dieser Denare sind vier Gestalten zu sehen,
die in einer Art Prozession unterwegs sind. Bei der dritten Person von
links handelt es sich um den Republikgründer Lucius Brutus. Einge-
rahmt wird er von zwei Liktoren mit ihren Rutenbündeln als Symbol
seiner konsularischen Amtsgewalt. Ihnen voran geht ganz links ein

Silberdenar des Marcus Junius Brutus, 54 v. Chr.
Avers: Jugendlicher Kopf der Libertas mit Kranz nach rechts.

Legende: LIBERTAS. Revers: Amtsdiener, Liktoren, Lucius Junius Brutus
(2. v. r.) nach links. Legende: BRVTVS.



Erster Teil. Republik28

Amtsdiener. Brutus konnte über das Bildprogramm der Münzen ent-
scheiden, weil er einer der IIIviri monetales war. In das Kollegium der
Münzmeister wurden Nachwuchspolitiker durch die Quästoren be-
rufen. Für viele war es die erste Gelegenheit, in die Öffentlichkeit
hineinzuwirken. Es ist bezeichnend, dass Marcus Brutus sie nutzte,
um seinem legendären Vorfahren Lucius Brutus ein Denkmal zu set-
zen. Mehr als zehn Jahre später, 43 v. Chr., gaben Brutus und die ande-
ren Caesarmörder dann Denare mit dem Bildnis des Lucius Brutus
aus. Auf der Rückseite war der Pileus zu sehen, die Zipfelmütze, die in
Rom Sklaven am Tag ihrer Freilassung trugen und mit der noch heute
die Marianne der Französischen Revolution dargestellt wird. Das
Symbol der Freiheit wird flankiert von zwei Dolchen und der abge-
kürzten Legende: EID MAR (eidibus Martiis) – «Die Iden des März».
Wer die Münze in die Hand nahm, verstand die Symbolik sofort: Der
Tyrannenmord hatte Rom die Freiheit zurückgegeben, die Mörder
hatten sich also an den Eid gehalten, den Lucius Brutus den Römern
einst abgenommen hatte. Ganz im Sinne dieses Ahnherrn waren Dol-
che die Werkzeuge, mit denen der mos maiorum vollstreckt wurde.

Silberdenar des Lucius Plaetorius Cestianus, 43/42 v. Chr.
Avers: Bärtiger Kopf des Marcus Junius Brutus nach rechts. Legende:

BRVT(us) IMP(erator) / L(ucius) PLAET(orius) CEST(ianus). Revers:
Pileus, von zwei Dolchen eingerahmt. Legende: EID(ibus) MAR(tiis).



Lucius Junius Brutus, oder: Der Mythos von der Freiheit 29

Res publica 2.0

Die Republik, die Lucius Brutus begründet hatte, war ein Projekt der
Elite, ihre Freiheit die Freiheit der ganz Wenigen. In den Spitzen-
ämtern wechselte sich ein kleiner Zirkel von Männern ab, die wir «Pat-
rizier» nennen. Bei den Römern hießen sie schlicht «Väter», patres. Von
den gewöhnlichen Zeitgenossen hoben sie sich durch alle möglichen
Standesinsignien ab. Nur Patrizier durften Schuhe aus rotem Leder
tragen, und die wichtigen Ämter sowie Priesterschaften waren allein
ihnen vorbehalten. Natürlich blieb man unter sich: In aristokratische
Familien konnte nur einheiraten, in wessen Adern blaues Blut floss.
Immer hermetischer isolierte sich die Oberschicht der Patrizier vom
Rest der Gesellschaft. Mitte des 5. Jahrhunderts v. Chr., zwei Genera-
tionen nach Gründung der Republik, brachte man am Tiber zum ers-
ten Mal Recht in schriftliche Form. Die Gesetze der «Zwölf Tafeln»
brachen mit dem Faustrecht, gossen aber auch die Privilegien der Pat-
rizier in Paragraphen. Wer nicht zu dem erlauchten Zirkel gehörte,
hatte nichts zu sagen. Weil sie praktisch nur soziales Füllmaterial waren,
hießen diese Leute Plebejer, von lateinisch plere – «voll machen». Ge-
meinsam bildeten sie die Plebs.

Doch bald schon mussten die Patrizier erkennen, dass ohne diese
Leute in Rom kein Staat zu machen war. Erstens brauchte die Stadt in
der Mitte Italiens Soldaten, um sich gegen ihre zahlreichen Feinde be-
haupten zu können: erst die Stämme der unmittelbaren Nachbar-
schaft, dann die Etrusker, schließlich die Kelten im Norden und die
Samniten und Griechen im Süden der Apenninhalbinsel. Die Plebejer,
weit zahlreicher als die Patrizier, stellten das Gros des Heeres, blieben
aber, wenn es um die Verteilung von Einfluss und Ämtern ging, außen
vor. Zweitens waren die Plebejer alles andere als eine homogene
Gruppe. Viele von ihnen besaßen nichts, aber eine wachsende Minder-
heit gelangte zu Wohlstand, zahlte Steuern und konnte sich einen ge-
hobenen Lebensstil wie die Patrizier leisten: Man besaß große Land-
güter, die reiche Dividende abwarfen, und gab sich aristokratischem
Müßiggang hin. Die reichen Plebejer und die als Schwerbewaffnete im



Erster Teil. Republik30

Heer dienenden Angehörigen der Mittelschicht machten ihrem wach-
senden Unmut über das Herrschaftsmonopol der Patrizier Luft. Ein
effektives Mittel des Widerstands war schon damals der Streik: Die
Plebejer zogen aus Rom heraus und auf die Kuppe des Aventin im
Süden der Stadt. So verweigerten sie demonstrativ jede Mitwirkung an
den Geschäften der Gemeinde. Die Plebs konstituierte sich als gesetz-
gebende Körperschaft und wählte eigene Magistrate. Aufgabe der
Volkstribune war es, Übergriffe der Patrizier abzuwehren und sich im
Konfliktfall schützend vor die Plebejer zu stellen. Dazu stattete man
sie mit weitreichenden Kompetenzen aus. Sie konnten die Plebs zu-
sammenrufen und Gesetze einbringen. Außerdem war ihre Person
kraft sakralen Rechts unantastbar.

Der Überlieferung nach soll eine secessio plebis schon wenige Jahre
nach Gründung der Republik stattgefunden haben: 494 v. Chr. Der
erste «Auszug» der Plebs datiert aber wohl noch nicht ins zweite Jahr-
zehnt der Republik. Erst ab der Mitte des 5. Jahrhunderts traten die
Plebejer periodisch immer wieder in den Ausstand und setzten die
secessio als Druckmittel ein, um Zugeständnisse von den Patriziern zu
erpressen. Die «Ständekämpfe» dauerten rund 200 Jahre und endeten
mit dem fast vollständigen Sieg der Plebejer: Nicht nur waren ihnen
fortan – abgesehen von ein paar Priesterkollegien – sämtliche Magis-
traturen zugänglich, die Beschlüsse der Plebs, plebis scita, erlangten
außerdem Rechtsverbindlichkeit für das gesamte Volk. Der Volkstri-
bunat verlor seinen usurpatorischen Charakter und wurde ins Tableau
der übrigen Magistraturen mitaufgenommen.

Allmählich entstand daraus eine rechtlich formalisierte Ämterlauf-
bahn mit vier Stufen, der cursus honorum: Eingangsamt war die Quäs-
tur, in deren Geschäftsbereich die Finanzen lagen. Es folgte die Ädilität,
deren Inhaber die Aufsicht über öffentliche Gebäude, Gladiatorenspiele
und religiöse Feiern führten. Vor allem waren sie für die Finanzierung
zuständig – aus eigener Tasche wohlgemerkt. Wer politisch Karriere
machen wollte, brauchte Geld, viel Geld. Die dritte Stufe bildete die
Prätur, das Richteramt der Republik. Krönender Abschluss jeder Kar-
riere war der Konsulat. Die Konsuln führten den Oberbefehl im Krieg



Lucius Junius Brutus, oder: Der Mythos von der Freiheit 31

und gaben jedem Jahr ihren Namen. Der Erste Punische Krieg brach
also nicht 264 v. Chr. aus, sondern im Konsulat des Appius Claudius
Caudex und des Marcus Fulvius Flaccus. Alle fünf Jahre wurden außer-
dem zwei Zensoren gewählt. Sie aktualisierten die Senatsliste, indem
sie neue Mitglieder daraufsetzten und alte davon strichen. Der Raus-
schmiss drohte Senatoren, wenn sie nicht mehr reich genug waren, um
zur obersten Vermögensklasse der sogenannten Ritter zu gehören, oder
sich durch ihren Lebenswandel als unwürdig erwiesen hatten. Jedes der
Ämter wurde von mindestens zwei Personen übernommen, keines be-
kleidete der Träger länger als ein Jahr. Anstelle der Ädilität konnten
Plebejer als zweite Stufe des cursus honorum auch den Volkstribunat
übernehmen, die einzige Magistratur, zu der Patrizier keinen Zugang
hatten. Eigentlich waren die Schutz- und Repräsentationsfunktionen
des Volkstribunats mit dem Sieg der Plebs in den Ständekämpfen obso-
let geworden. Der Volkstribunat war deshalb schon im 3. Jahrhundert
v. Chr. kaum mehr als ein institutionelles Relikt. Doch so war sie eben,
die römische Gesellschaft: konservativ bis ins Mark. Sogar an einem
funktionslos gewordenen Überbleibsel hielt sie unbeirrt fest.

Die «zweite» Republik, die schließlich aus den Ständekämpfen her-
vorging, ruhte auf fünf Säulen: erstens auf der überragenden Autorität
des Senats, zweitens auf der kompetitiven Besetzung der Magistratu-
ren durch Volkswahl aufgrund von Leistung, drittens auf die Gesell-
schaft durchziehenden vertikalen und horizontalen Bindungen wech-
selseitiger Loyalität, viertens auf der grundsätzlichen Bedeutung, die
der persönlichen Ehre für das politische Handeln des Einzelnen zu-
kam, und fünftens auf dem Glauben an die Macht der Genealogie.

Die Ämter ebneten ihren Trägern den Weg in den Senat. Wer min-
destens die Quästur bekleidet hatte, war qualifiziert, per Beschluss der
Zensoren in das Hohe Haus aufgenommen zu werden. Dort saßen sie
dann abgestuft nach der letzten Magistratur, die sie bekleidet hatten.
Wie alles in Rom war auch die Geschäftsordnung des Senats streng
hierarchisch. Als Erste ergriffen die früheren Konsuln mit den meisten
Dienstjahren das Wort. Meist war eine Debatte schon ausdiskutiert,
wenn alle Konsulare und vielleicht ein paar ehemalige Prätoren gespro-



Erster Teil. Republik32

chen hatten. Senatoren, die noch kein hohes Amt bekleidet hatten, 
waren Hinterbänkler: Stimmvieh, das nur zählte, wenn man zur Ab-
stimmung schritt. Im  Senat  –  und  hier  allein – 
wurden die Weichen  der römischen Politik gestellt. Das Gremium 
traf Beschlüsse, die erst einmal nicht rechtskräftig waren, sondern 
durch die Konsuln oder Volkstribunen dem Volk zur Annahme 
vorgelegt werden mussten. So unangefochten war allerdings die 
Autorität des Senats, dass das Volk 
die Gesetze in aller Regel kommentarlos abnickte. Ohnehin war die 
Volksversammlung kein Ort für politische Debatten. Stumm trat das 
Volk, in Abteilungen gegliedert, an die Urnen. Seine Funktion er-
schöpfte sich darin, Senatsbeschlüsse durch Abstimmung zu ratifizie-
ren und per Wahl das politische Personal zu legitimieren.

_________________________________________ 
Mehr Informationen zu diesem und vielen weiteren 
Büchern aus dem Verlag C.H.Beck finden Sie unter: 
www.chbeck.de

https://www.chbeck.de/39818765
https://www.chbeck.de/

